@;éié?g?i?% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI

ISSN (E) 2181-2993
La%p (E)

5\
; Volume 4, Issue 2. (2025)

¥
1
=

ABDURAHMON IBN XALDUNNING IJTIMOIY-FALSAFIY
KONSEPSIYASINING FUNDAMENTAL ASOSLARI TAHLILI

Sulaymonov Jasur Baxtiyorovich

ToshDShU

Sharq falsafasi va germenevtika kafedrasi dotsenti, PhD
nihatchetin@gmail.com

ANNOTATSIYA

Mazkur maqolada islom tafakkurining yirik vakili Abdurahmon ibn Xaldunning
ijtimoiy falsafiy garashlarida jamiyatning iqgtisodiy sohasi muhokama gilingan.
“Asabiyya”  kategoriyasi Xaldunning ijtimoiy falsafiy qarashlarida muhim
ahamiyatga ega. Mutafakkir “Asabiyya” kategoriyasining jamiyat rivojlanishidagi
o ‘rnini mehnat tagsimoti bilan izohlagan. Shuningdek, uning jamiyatni bargaror
rivojlantirish borasidagi gimmatli fikrlari tagqdim etilgan.

Kalit so‘zlar: 1bn Xaldun, “Muqgaddima”, yovvoyilik, tavahhush, ibtidoiylik,
badaviya, tamaddun, xadaro, “Taassub”, “asabiyya”.

ABSTRACT

This article discusses the economic sphere of society in the social
philosophical views of Abdurahman ibn Khaldun, the major representative of Islamic
thinking. The category of "asabiyah™ is important in the social philosophical views of
Khaldun. The Thinker explained the position of the category " asabiyah™ in the
economic sphere of society by the division of Labor. Also, his valuable thoughts on
the sustainable development of society are presented.

Keywords: Ibn Khaldun, "mugaddima”, evil, tawahhush, Genesis, Bedouin,
tamaddun, Khadar, "taassub", "asabiyya”

KIRISH

Ibn Xaldun islom dunyosining ilmiy va g‘oyaviy tarixida eng Taniqli
shaxslardan biridir. Bu shuhrat, mashhurlikni birinchi navbatda uning kitobi olib
keldi. Bu kitob Sharq va g‘arbning fikr osmonida bir yorqin yulduz misoli
charagladi. Bu kitob orqali Ibn Xaldun bir yangi yo‘l ochdiki, birinchi darajali
faylasuf-muarrix va sosiologiya asoschisi degan unvonga sazovor bo‘ldi . Ikkinchi
unvonni garchi ba'zi izohlar bilan gabul qilish lozim bo‘lsa ham.

Ibn Xaldun o‘tgan voqealarni baholashning ogilona kriteriylarini ko‘rsatish
uchun, uncha ishonch tug‘dirmaydigan bir necha tarixiy rivoyatlarni Keltirib,

246

www.birunijournal.uz



@;éié?g?i?% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI

‘ ISSN (E) 2181-2993
La%p (E)

5\
; Volume 4, Issue 2. (2025)

¥
1
=

muarrixning rostgo‘yligi  va xolisligi masalasini  ko‘tarishdan avval, bunday
rivoyatlardan foydalanish nimalarga olib Kelishini ta'kidlamoqchi bo‘ladi.

Birinchi navbatda, Ibn Xaldun tamaddunning asosiy qonunlari va uning
shakllanishini tadqiq etishga gqizigadi. U jamiyatlarning gay holda ibtidoiy
ko‘chmanchilik hayotidan yuqori madaniyatli hayotga o‘tishini bilishga harakat
giladi. Ma'lumki, mutafakkir turli xil davlatlarda, jumladan, Andaluziya, Ifrigiya,
Misr, G‘arnota, Kastiliya, Marokashda, shuningdek, Banu Hilol va ad-Dovudiya kabi
arab va barbar gabilalari ichida hayot kechirgan. Shunda u turli xil madaniyatlarni,
ya'ni dabdabali, hashamatli shahar madaniyati va ko‘chmanchilarning oddiy va
qashshoq hayotining guvohi bo‘ldi. Ibn Xaldun bundan chuqur farqlarning kelib
chiqish sabablari to‘g‘risida bosh qotirdi. Mutafakkir ushbu farglarning uch sababini
ko‘rsatadi: Birinchi sababi, qabila va oilaning alohida a'zolarini bog‘lab turadigan
hissiyot va fikrlar mohiyatini aks ettiruvchi psixologok, ruhiy hodisadir. Ikkinchi
sabab, bu tabiiy va geografik shartlar bilan, hunar, san'at, mehnat tagsimoti bilan
uzviy bog‘liq iqtisodiy omildir. Uchinchi omil, bu hokimlar va tobelar o‘rtasidagi
munosabatlar, mulkni yaratish, hokimiyatning shakllanishidan iborat siyosiy omildir.
Lekin Ibn Xaldun yuqoridagi fikrlarni bayon gilsada, hokimiyat harakteri hagida bu
yerda so‘zlamaydi.

MUHOKAMA VA NATIJALAR

Ibn Xaldun inson ibtidosining hayvonot olami ichida bulgan vaqtini yovvoyilik
(tavahhush) deb atashgan. Inson tabiat qo‘ynida faoliyat yuritar ekan, kichik
jamiyatlarga (ijtimo) uyushib yashay boshlashdi. Ijtimo bu jamiyat, u 0°z taraqqiyoti
davrida ikki bosgichni ibtidoiylikni (badaviya) va tamaddun (xadaro) bosgichlarini
bosib o‘tadi . Ya'ni, Ibn Xaldun jamiyatni ikki turga bo‘ladi: madaniy bo‘lmagan
(ya'ni yovvoyi) jamiyat va madaniy (ya'ni shahar) jamiyati. Uning fikricha, inson
tabiatiga ko‘ra jamiyat ichiga yashashga majburdir. Shuningdek, lbn Xaldun jamiyat
shakllanishi va yashashida diniy alogalarning mavgeini pasaytiradi.

Ibn Xaldun fikricha, ijtimoiy tartib-intizomni tiklash va jamiyatni idora etish tabiiy
hodisadir. Bu hodisaga hech gachon payg‘ambarlikning barhaqligini isbotlash dalili
deb munosabatda bo‘lishga yo‘l qo‘ymaslik kerak. Sababi, insonlarning jamoa bo‘lib
yashashi, payg‘ambarsiz ham mavjud bulishi mumkin, bunday jamiyatlar paydo
bo‘lgan va bo‘lmoqda.

«Mugaddima»ning ikkinchi qismida yovvoyi jamiyat tadqiqiga oid fikrlar
bayon etilgan. Bu gismida bir necha boblar bo‘ylab bunday jamiyatlarning
tabiiyligi, yovvoyilik ruhi arablarga xosligi va yovvoyi jamiyatning madaniy shaxar
jamiyatiga nisbatan birlamchiligi hagida gapiriladi. Ibn Xaldun oshkor bayon etadi:
“Insoniyat jamiyatining ildizi va asoslari saxrodagi yovvoyi hayot tarzidadir. Bu

247

www.birunijournal.uz



@;éié?g?i?% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI

\
(i 5| ISSN (E) 2181-2993
‘3@; Volume 4, Issue 2. (2025)
shuning uchunki, badaviylar hayotni insoning eng asosiy extiyojlari

chorcho‘basidan tashqariga chigmaydi, holbuki, shaxar hayoti birinchi darajali
zarurati bo‘lmagan narsalarga egalik qilish iddoasi va istaklari oqibatidir, hamda
uning natijasida paydo bo‘lgan xiyla taraqqiy etgan davrdir. Birinchi darajali
axamiyatga molik zaruriy narsalar hayotda bo‘lmasa ham, ammo umr o‘tkazish
mumkin bo‘lgan narsalarga nisbatan  birlamchi ekanligi sababli, badaviylik
(ko‘chmanchilik) hayoti amalda daraxtning ildiziga o‘xshaydi, shahar xayoti esa
uning shoxlaridir” .

Yugorida ta'kidlaganidek, jamiyat rivojida ikki bosqich bor: ibtidoiy (badaviya)

va tamaddun (xadaro). Ushbu bosqgichlar bir-biridan  yashash uchun bo‘lgan
vositalarning xarakteriga ko‘ra farqlanadi, ya'ni ibtidoyilik ziroatkorlik, chorvachilik
, termachilik, ovchilik bilan izohlansa, tamaddun ularni to‘ldirib keluvchi hunarlar
va savdo bilan izohlanadi.. Shuningdek, ular iste'mol xarakteriga ko‘ra ham
farglanadilar. Ibtidoiylikda odamlar zarur ne'matlarni iste'mol gilsa, tamaddun
holatida esa «foyda keltiruvchi» va «nozaruriy ne'matlary bilan ham
Kifoyatlanmaydilar. Bu shuning uchunkim, odam mehnat tagsimoti natijasida
“ortiqcha maxsulot” ishlab chigara boshladi .
Ibtidoyilik va tamaddun insoniyat jamiyatining sifat jixatdan farqli bo‘lgan ikki
bosqichdir. Bu ikki bosgich hududiy jihatdan bir-biriga yaqin joyda ham mavjud
bo‘lishi mumkin. Masalan: Arabiston yarim orolidagi ko‘chmanchi qabilalari va
Mespotamiya gadimiy tamadduni.

Yugoridagilarni misol keltirgan xolda, Ibn Xaldun ibtidoylikdan tamaddunga
o‘tish jamiyatining ichki rivoji, hamda boshqga hudud hosilasini zabt etish orqali ham
amalga oshish mumkin deb xisoblaydi. Yuqoridagi xolga giyoslagan holda, Ibn
Xaldun jamiyat hayotini gishloq va shahar hayotiga bo‘ladi. U bu xaqda shunday
deydi:

“Qishloq hayoti shaxar hayotining asosi, poydevoridir. Biror bir shahar
aholisini o‘rganar ekanmiz, ularning ajdodlari shahar atrofidagi yoki shu yerning
o‘zidagi qishlogdan bo‘lganligiga ishonch hosil qilamiz. Xulosa qilsak bo‘ladiki,
shahar hayoti shakli, qishloq hayoti shaklining so‘nggi bosqichi demakdir” . Ibn
Xaldun shaharda mehnat shaklining tashkil etilishini ishlab chigarishning oliy
yuksak formasi deb bilgan. Shahar ishlab chiqgarishning rivojlanishi jarayonida
moddiy va ma'naviy qadriyatlarni shakllantirish usullari mukammalashadi, inson
esa jamiyat rivojini yuqori pog‘onalariga ko‘tariladi.

Ishlab chigarish qurollarining rivojlanishi va ijtimoiy mehnat tagsimotining
vujudga kelishi mahsulot ayirboshlash imkoniyatlarini kengaytiradi.

248

www.birunijournal.uz



@;éié?g?i?% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI

‘ ISSN (E) 2181-2993
La%p (E)

5\
; Volume 4, Issue 2. (2025)

¥
1
=

Inson mehnat qgilar ekan, jamoa ishlab chigarishi natijasida foyda va
iste'moldan tashgari mahsulot ortib gola boshladi. lbn Xaldun inson mehnati
natijasida jamiyat taraqqiyotining asosiy omili bo‘lgan ortigcha mahsulot paydo
bo‘ldi deydi. Shuningdek, mutafakkir giymat tushunchasiga ham katta ahamiyat
beradi. Ibn Xaldun giymat tushunchasiga qishloq xo‘jaligini, xunanmandlikni va
savdoni harakatlantiruvchi jamiyat mehnatining ifodasi sifatida garaydi .

Ibn Xaldun inson ishlab chigaruvchi va mulkdor bo‘lgandagina, ijtimoiy
mavjudot bo‘la oladi deb xisoblaydi. Mulkka egalik huqugini mutafakkir, insonning
mugaddas huquglaridan biridir deb hisoblaydi. Ibn Xaldun jamiyatining shakllanish
jarayonini odamlarning xususiy mulkchilik huquqini ta'minlashga bog‘liq bo‘lgan
ishtiyoq bilan bog‘ladi. Hagigatdan ham, shunday gap bor: Xususiy mulkchilik
ibtidoiy jamoa tuzumining go‘rkovi, davlatchilikning asosi bo‘ldi. Ibn Xaldun kimki
mulkchilikni qo‘llab-quvvatlasa, u adolatlidir deb biladi .

Ibn Xaldun jamiyat hagida fundamental fikrlarini  davom ettiradi.
Mutafakkirning fikricha, taassub jamiyat hayotining asosi, ya'ni poydevoridir .
“Taassub”, “asabiyya” atamalari arab tilidan kelib chiqqan. “Taassub” so‘zi,
“taassaba” V bob fe'lining masdar shaklidan bo‘lib, tarjimasi «Vatan, millatga
bo‘lgan otashin muhabbat, fanatizmy» demakdir.

Ibn Xaldun «asabiyya» atamasini quyidagi ma'nolarda qo‘llaydi:

1. Qon -garindoshlik aloqgasi .

2. Qon-garindoshlik munosabatlari orqali bog‘liq bo‘lgan odamlar guruhi.

3. Qon-garindoshlik asosida shakllangan birdamlik hissiyoti . lbn Xaldun ijtimoiy
hayotiy tartibning bo‘rtib turuvchi o‘zak omili taassub deb biladi. Endi «asabiyyay,
ya'ni «taassub» tushunchasining mohiyatini va jamiyat hayotidagi o‘rnini o‘rganib
chigamiz.

Jamiyat ibtidoiylikdan tamaddunga o‘tar ekan, shu bilan bir vaqtda, bu jarayon
ibtidoiy demokratiya va tengsizlik  munosabatlaridan bo‘ysunish, boshqarish
munosabatlariga o‘tishini ham o‘zida ifoda etadi. Ibtidoiylik bosqichida odamlarni
bog‘lab turadigan munosabatlarni Ibn Xaldun «asabiyya» deb nomlagan . Bu
tushuncha qabila, urug® va ularning birlashmalarini o‘zida ifoda etadi. Boshga
jiHatdan, «asabiyya» odamlar o‘rtasidagi qon -garindoshchilik munosabatlari asosida
shakllanadigan alogadir. Bu faqat bir gabila yoki urug‘ni birlashtiradigan «gqon
sadosi» emas. Odamlarning birlashmalari urug‘ni, qarindoshchilikni anglashga olib
keladi. Bu birlashma, ittifoqlar turli xil shakllarni o‘zida ifoda etishi mumkin: Xilf (
bir gancha urug*® va qabilalarning ittifoqi), istisno (naturalizasiya ya'ni begonalarni
qabilaga qabul qilish), riqq (qulchilik, to‘g‘rirog‘i chet elliklarga homiylik) “vila”
yoki “vilaya” (butun bir urug® yoki gabilaga homiylik) . Shunday qilib, “asabiyya”

249

www.birunijournal.uz



@;éié?g?i?% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI

‘ ISSN (E) 2181-2993
La%p (E)

5\
; Volume 4, Issue 2. (2025)

¥
1
=

gon-qarindoshlik, ittifoq aloqa birligidir. U ya'ni, “asabiyya” tipidagi guruhlar
ichidagi boshgaruv ogsoqollar tomonidan boshqarilar edi. Ogsoqollar hokimiyati
jamoa oldidagi hurmatga asoslanadi. Jamoa mudofaasi yosh va kuchli guruh
tomonidan tashkil gilinadi. Nisbiy tenglik munosabati homiylik ostidagilar, qular va
ittifoqchilarga ham tadbiq etiladi . Rasman ular “asabiyya”ning teng huqugli gismini
tashkil etardi, lekin amalda ularning qabila ichida huquqglari cheklangan edi.
Qabilaga qabul qgilingan (mulsaq) gabila yo‘lboshchisi bo‘lishi mumkin emas edi,
chunki gabila ogsoqolligi “nisab” ogsuyak oilalar ichidagi vorislikka garab belgilanar
edi. Asabiya munosabatlari nisbatan tenglikka asoslanganligi uchun, u noteng
munosabatlarga aylanishi mumkin edi. “Muqaddima” muallifi hamma a'zolarining
tengligiga asoslangan “asabiya” guruhlarining birligi va boshligning shaxsiy
sifatlariga asoslangan boshgaruvning zaruriyati o‘rtasidagi dialektik bog‘liglikka
urg‘u berib utadi. Ibn Xaldun jamoadagi yo‘lboshchini “matbu”, ya'ni “zo‘rliksiz
boshqaruvchi kishi” deb ataydi . O‘zini boshqaruv esa tengsizlikka asoslanadi, chunki
rahbarlik gilish majburlashni talab giladi. Urug® o‘rtasidagi aloqalar kuchli bo‘lsada,
sekinlik bilan “rahbarlik-ergashish” munosabati “hukmronlik-tobelik” munosabatiga
aylanadi. Lekin nima uchun urug‘, rahbariyatning nisbiy tangligi, boshqalar ustidan
hukmronlikka aylanadi? Bunga javobni biz “asabiyya”ning antitezasi, ya'ni “qarama-
qarshi” tushunchasi “mulk’ni o‘rganib chiqib topamiz.

Ibn Xaldun mulk tushunchasini ikki xil ma'noda “hokimiyat-mulk™ va “yer-
mulk” ma'nolarida ishlatadi. Ibn Xaldun taassubga ta'rif berib, shunday deydi:

“Odamlar o‘rtasidagi qon-garindoshlik alogalari, ba'zi hollarni istisno gilganda,
bu tabiiy hodisa, bundan kishining garindoshlari va yaqin kishilari hayoti, mol-mulki,
or-nomusiga tajovuz va xavf tahdid solganda, g‘amho‘rlik qilishi kelib chigadi” .

Ma'lumki, qon-qarindoshlik va wurug‘ qabilachilik munosabatlari ba'zan
shunchalik yaqin bo‘ladiki, birgina shuning o‘zi birlashib ketishga sabab buladi,
ba'zan esa munosabatlar uzoq bo‘lsada, ammo qgabilachilik manfaatlarining mos
kelishi butun bir xalgning yakdil bo‘lib birlashishiga sabab bo‘ladi. Do‘stlik
munosabatlari ham shunday. Ibn Xaldun mustahkam gon-garindoshlik aloqgalari
namunasini badaviy arablarda va boshga ko‘chmanchilarda ko‘rishi mumkin. Chunki
ularning hayot tarzi urug® va qabilalar aro nikohlar natijasida nasllarning aralashib
ketishi, garindoshlik iplarining uzilishiga mone'lik giladi deb ishonadi .

XULOSA

Ibn Xaldun “Muqgaddima”sida mulkning shakllanishini yoki qabila a'zolari
o‘rtasidagi mulkiy va tengsizlik munosabatlarini ochib berdi. Ibn Xaldun tamaddun
va “hokimiyat-mulk” o‘rtasidagi aloqaga ahamiyat berdi. Agar ibtidoiylik va
tamaddunni diaxron, ya'ni birin-ketin keladigan bosgich, yoki sinxron, ya'ni bir

250

www.birunijournal.uz



@;éié?g?i?% INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI

‘ ISSN (E) 2181-2993
La%p (E)

5\
; Volume 4, Issue 2. (2025)

¥
1
=

vaqtda mavjud sifatida qarasa, tamaddunga o‘tish omili mulkning shakllanishidir.
Shunday qilib, asabiyya ahir ogibat mulk shakllanishiga olib keladi, shuningdek
qabila yoki urug‘da hukmronlik va tobelik munosabatlarini vujudga keltiradi .

Ibn Xaldun mulkning nafagat ortigcha mahsulotning vujudga kelishining
natijasi, balki odamlarning hokimiyat, boylikka bo‘lgan tabiiy intilishi natijasi ham
deb biladi. U holda, tarixni mulkni bir sub'ektdan ikkinchi sub'ektga o‘tish jarayoni
yoki gayta tagsimoti deyish mumkin . Bu tagsimot ibtidoiylikdan tamaddunga o‘tish
chog‘ida, masalan, ko‘chmanchilar tomonidan “madaniy” insonlarga tegishli
mulkning egallanishida ro‘y beradi. Lekin tamaddun ortiqgcha maxsulotning ishlab
chigarilishi natijasida yashashda va rivojlanishda davom etadi. Shuning uchun mulk
yangi taassub vakillari o‘rtasida tagsimlansada, tamaddun singari faqat o‘sish
holatida bo‘ladi.

Ibn Xaldunning jamiyat hagidagi garashlarining ob'ektiv xususiyati bizning
davrimizga kelib, uning giymatini oshirib yubordi. Mutafakkirning jamiyatning
vujudga Kkelishi, taraqqiyoti, tuzilmalar to‘g‘risidagi fikrlari, iqtisodiy asoslari,
geografik omillarga oid garashlar, uning ral xayotdagi kuzatuvlari natijasi desak xato
bo‘lmaydi.

Uning garashlari turli ogimlar tomonidan turlicha talgin gilingan. Ibn Xaldunni
xatto jamiyat rivojining siklik xarakati, sabab-ogibat munosabatlari, ortiqcha
maxsulot ishlab chigarishning jamiyat taraqqgiyotidagi ahamiyatiga doir fikrlari
sabab, «Arab Marksi», «Marksgacha bo‘lgan marksist», «Arab Monteskesi» deb
atashdi. Lekin Ibn Xaldunning jamiyat haqidagi garashlarida siklik rivojlanish
nazariyasining Yevropadan avval, XIV asardan ilgari surilganligi  diggatga
sazovordir.

REFERENCES
1. Sulaymonov, J. (2021) ABDURAHMON IBN XALDUNNING TAMADDUN
TARAQQIYOTI HAQIDAGI QARASHLARIDA JAMIYAT

TAHLILI//Academic Research in Educational Sciences, Vol. 2 Special Issue 1,
2021. 451-455 R.

2. Sulaymonov, J. B. (2021). IBN XALDUNNING ,MUQADDIMA “ASARIDA
JAMIYAT TARAQQIYOTIGA TA’SIR QILUVCHI OMILLAR TALQINI.
Oriental renaissance: Innovative, educational, natural and social sciences, 1(4),
732-737.

3. Sulaymonov, J. Karimov, N.Contribution of Abu Isa Tirmidhi to the Science of
Hadith //International Journal of Innovative Technology and Exploring

251

www.birunijournal.uz



N, INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF BIRUNI
(i /q”: B ISSN (E) 2181-2993
K_/ Volume 4, Issue 2. (2025)

Engineering (1JITEE) ISSN: 2278-3075, Volume-9 Issue-1, November, 2019. P.
593-5909.

4. Sulaymonov, J. B. (2021). ABU ZAYD ABDURAHMON IBN XALDUNNING
-MUQADDIMA” ASARIDA DAVLAT TUSHUNCHASIGA
YONDASHUVLAR TALQINI. Oriental renaissance: Innovative, educational,
natural and social sciences, 1(6), 9-14.

5. Sulaymonov, J.B. Ibn Xaldun ijtimoiy-falsafiy qarashlarida axlogiy
masalalar//Falsafa va huquq jurnali. 2019 yil 1-soni. 42-45 betlar.

6. Sulaymonov, J.B. Ibn Haldun qarashlarida geografik determinizm ildizlari
//Shargshunoslik jurnali. 2018 yil 4-soni. 124-128 betlar.

7. CynaiimonoB, JX.b. Barmsiner AOayppaxmana nOH XaiayHa o pa3BUTHs 00IECTBA
U uBwIM3anuu// MexayHapoaHbIH HaydHO-TIPAKTUYCCKHUI KypHAT “IKOHOMHUKA
u coumym”. 12 (79)2020 r. //https://iupr.ru//a78cf8ac-3ef5-4670-8fcd-
a900ec94fdfb.

8. Bakhtiyorovich, S. J. (2023). Analysis of the Phenomenon of" Assabiya™ In the
Socio-Philosophical Concept of Abdurahman IBN Khaldun. Central Asian Journal
of Literature, Philosophy and Culture, 4(6), 219-223.

9. Bakhtiyorovich, S. J. (2023). Interpretation of the Approaches to the Concept of
the State in the Ethical Views of Abu Zayd Abdurahman Ibn Khaldun. Central
Asian Journal of Social Sciences and History, 4(6), 161-164.

10.Sulaymonov, J. (2024). “MUQADDIMA” ASARINING ABUZAYD
ABDURAHMON IBN XALDUN IJTIMOIY FALSAFIY TA’LIMOTIDAGI
O’RNI. Oriental renaissance: Innovative, educational, natural and social
sciences, 4(5), 964-972.

11.Cynaiimonos, XK. B. “ACABUMNA”-ABJIYPAXMOH WBH XAJIJVH
MK TUMOUN-OAJTICADUN KOHIENIUACUHWHT ACOCUI
KATEI'OPUSAJIAPUJIAH BIPU CUDATUIA.

12.Sulaymonov, J. (2024). ABUZAYD ABDURAHMON IBN XALDUN IJTIMOIY
FALSAFIY MEROSINING YO’NALISHLARI. Oriental renaissance: Innovative,
educational, natural and social sciences, 4(21), 653-661.

13.Sulaymonov, J. (2024). IBN XALDUN MA’NAVIY MEROSIGA DOIR
MULOHAZALAR. International scientific journal of Biruni, 3(1), 102-110.

14.Sulaymonov, J. (2024). “MUQADDIMA” ABUZAYD ABDURAHMON IBN
XALDUN [IJTIMOIY FALSAFIY MEROSINING ASOSIY MANBASI
SIFATIDA. Academic research in educational sciences, 5(5), 759-767.

252

www.birunijournal.uz



